
Angelo Spina
Arcivescovo Metropolita

Lettera Pastorale
2026-2027

Arcidiocesi di Ancona-Osimo

La Croce di Cristo nostra unica speranza



 

 

 

 

Angelo Spina 
Lettera Pastorale 2026-2027 
 
La Croce di Cristo  
unica nostra speranza 
 
 
 
 
 
 
Tutti i diritti sono riservati. È vietata la riproduzione totale o 
parziale dell’opera così come la sua trasmissione sotto qualsiasi 
forma o con qualunque mezzo senza previa autorizzazione 
scritta da parte dell’editore. 
 
 
 
In copertina: Stauroteca opera della bottega orafa marchigiana 
dell'inizio del secolo XIX con un frammento della Santa Croce 
e in basso una reliquia di San Ciriaco. 
 

 
 

Tecnostampa – Pigini Group Printing Division, Loreto – Trevi 
Finito di stampare nel mese di dicembre 2025



Carissime sorelle, carissimi fratelli in Cristo, 
 
si apre davanti a noi l’anno 2026, tempo che il Si-
gnore ci dona, perché tutto è dono! L’anno 2025 è 
stato segnato da momenti forti, ricchi di grazia: il 
Giubileo che ci ha visto tutti “pellegrini di spe-
ranza”; il Cammino sinodale giunto alla fase pro-
fetica, con l’approvazione da parte dell’Assemblea 
sinodale delle proposizioni e la ricezione da parte 
della Conferenza Episcopale Italiana. 
Ho pensato di scrivervi questa lettera, innanzitutto 
per ringraziarvi della vostra testimonianza del Van-
gelo e per lasciarci guidare dalla Parola di Dio, per 
cercare il punto di riferimento pastorale verso cui 
orientare i nostri passi, il nostro cammino da fare 
insieme. 
È rimasta impressa in me l’immagine del Papa che, 
a Tor Vergata, al Giubileo dei Giovani il 3 agosto 
2025, passando in mezzo alla folla, ha portato a piedi 
la Croce accompagnato da un corteo di giovani in 
rappresentanza di 146 Paesi. Davanti a oltre un mi-
lione di persone ha detto: «Il nostro dialogo conti-

1



2

nuerà ogni volta che guarderemo al Crocifisso: in 
Lui si incontreranno i nostri cuori». 
Durante l’Anno del Giubileo abbiamo avuto più 
volte sotto i nostri occhi il logo con le quattro fi-
gure stilizzate che indicano l’umanità proveniente 
dai quattro angoli della terra, abbracciate l’una 
all’altra per indicare la solidarietà e la fratellanza 
e aggrappate alla Croce, che si curva per andare 
verso di esse. La parte inferiore della Croce si pro-
lunga trasformandosi in un’àncora che si impone 
sul moto delle onde sottostanti. 
Si tratta di un’àncora di speranza, lanciata verso 
l’eternità, al di là di ogni barriera di spazio e di 
tempo. 
In questo anno 2026, la nostra Chiesa locale di An-
cona-Osimo è invitata a rivolgere lo sguardo alla 
Croce di Cristo. Ricorrono 1700 anni dall’inventio 
crucis (326-327d.C.), dal ritrovamento della vera 
Croce di Cristo, come attestano autorevoli storici. 
Un frammento di quella Croce è conservato nella 
stauroteca collocata nella cripta di san Ciriaco nella 
Basilica cattedrale di San Ciriaco. 
Sin dall’inizio del mio ministero pastorale in que-
sta Arcidiocesi, sono rimasto affascinato dalla fi-
gura di san Ciriaco, patrono dell’Arcidiocesi di 
Ancona-Osimo e della città di Ancona.  



3

Secondo le fonti, e una consolidata Tradizione, fu 
lui, dietro richiesta di Elena, madre dell’imperatore 
Costantino, a indicare dove era la Croce di Cristo. 
Nell’anno 2018 abbiamo celebrato un convegno 
internazionale su san Ciriaco che ha fornito dati in-
teressanti. In seguito è stata avviata una nuova ri-
cognizione del corpo del Santo, iniziata nel 
novembre del 2023, che grazie alle moderne stru-
mentazioni tecnologiche ha permesso di stabilire 
con certezza il periodo in cui è vissuto e ha fornito 
importanti indicazioni per individuare la sua pro-
venienza geografica, il profilo biologico, l’alimen-
tazione negli ultimi 5-10 anni di vita, le malattie e 
le fratture. I risultati scientifici, presentati il 30 
aprile 2025, concordano sostanzialmente con 
quanto ricevuto dalla millenaria Tradizione.  
La vita del Santo - che era un ebreo di nome Giuda, 
che si convertì facendosi battezzare prendendo il 
nome di Ciriaco (del Signore), e che divenne ve-
scovo di Gerusalemme, subendo poi il martirio 
sotto l’imperatore Giuliano l’Apostata nel 363 - in-
vita ciascuno di noi a fare un cammino verso la 
Croce: ritrovarla, abbracciarla e testimoniarla.



La Croce da ritrovare 

 

Sappiamo che Elena ha dovuto cercare a lungo, ha 
dovuto oltrepassare le sovrastrutture storiche e le 
incrostazioni pagane che avevano taciuto il luogo 
della Croce di Gesù; e quando tutto sembrava dif-
ficile o impossibile, ha continuato a cercare, a se-
guire alcuni segni, a pregare, a farsi aiutare.  
Il suo peregrinare, domandare, scavare e pregare 
sono l’immagine di un lungo percorso interiore 
teso ad incontrare la persona di Gesù.  
Il legno della Croce, proiezione e manifestazione 
della santità e della presenza di Dio, è traccia visi-
bile di Colui che su quel legno è stato posto e cro-
cifisso: Gesù, il Salvatore.  
La ricerca per ritrovare la Croce da parte di Elena, 
con l’aiuto di Ciriaco, è modello e rimando alla ri-
cerca di ogni credente, ed anche simbolo della fa-
tica di ritrovare il Signore e del cammino della 
fede.  
Il segno tragico e concretissimo della passione 
d’amore che Dio soffre per l’umanità intera, a volte 
viene ridotto a “oggetto” di culto, tanto onnipre-
sente quanto ignorato. La Croce è appesa solitaria 
nei luoghi pubblici, riprodotta come un gioiello 
qualunque, esaltata da molti “atei devoti” come 

4



simbolo di un’identità cristiana. La si porta al 
collo, dorata o persino gemmata, a volte tatuata sul 
corpo, ma privata del suo profondo significato. Esi-
bita, ma non creduta.  
È questo il tempo di prendere sempre più coscienza 
che è finita la cristianità. «La fine della cristianità 
non segna affatto la fine del Cristianesimo, della 
scomparsa della fede, ma il passaggio in cui la fede 
non è più data per scontata dal contesto sociale, 
bensì è adesione personale e consapevole al Van-
gelo» (Card. Zuppi). 
Per questo la fine della cristianità non è una scon-
fitta ma una sfida per la Chiesa di oggi, che deve 
ricostruire comunità e fede da zero, liberate da co-
stumi e identitarismi del passato. È il tempo buono, 
l’occasione di tornare all’essenziale, alla libertà 
degli inizi, a quel “sì” pronunciato per amore, 
senza paura e senza garanzie. 
Il Vangelo non ha bisogno di un mondo che lo pro-
tegga, ma di cuori che lo incarnino. «Quando la 
fede è sorretta da stili di vita coerenti, sobri ed es-
senziali, quando si accompagna a un’esistenza se-
rena e gioiosa, diventa contagiosa» (Benedetto 
XVI). L’evangelizzazione deve condurre a Gesù 
Cristo e introdurre nell’amicizia con Gesù.  
In un tempo di grande frammentarietà, è necessario 

5



tornare alle fondamenta della nostra fede, al Ke-
rygma. Bisogna ricominciare da Gesù Cristo, 
morto e risorto, ritornare a scuola da lui per impa-
rare attraverso di lui a conoscere Dio e l’uomo; oc-
corre ritornare a conoscere meglio Gesù, amarlo di 
più per deciderci a seguirlo con più impegno. Per i 
cristiani questo cammino non è mai concluso, ma 
dura tutta la vita. 
Può evangelizzare solo una Chiesa che è evange-
lizzata, una Chiesa che si preoccupa di rinnovarsi 
spiritualmente all’interno e all’esterno.  
Può trasmettere la fede solo chi è personalmente 
forte nella fede. In 2Cor 4,13 Paolo cita il Sal 
116,10: «Ho creduto, perciò ho parlato». Con que-
ste sue parole l’Apostolo ci insegna che solo 
quando il nostro cuore è pieno, la nostra bocca può 
traboccare. 
Tra le priorità del Cammino sinodale è emerso il 
tema della fede vissuta e trasmessa. È necessario 
rivedere le attuali forme di trasmissione della fede, 
soprattutto rivolte ai più giovani e alle famiglie, 
che non paiono più adatte.  
Occorre puntare sulla formazione permanente 
dell’intero popolo di Dio, non dando per scontata 
la fede neppure in chi frequenta normalmente gli 
ambienti ecclesiali.  

6



Le scelte pastorali per l’annuncio e la catechesi, gli 
itinerari per l’iniziazione cristiana che ho conse-
gnato alla nostra Chiesa locale nel maggio del 
2024, grazie all’impegno di tutti, cominciano a 
muovere i primi passi nella pratica. 
 
 
La Croce da abbracciare 

 

Fermiamoci su un altro aspetto interessante della 
storia dell’inventio crucis: il modo in cui viene ri-
conosciuta la Croce di Cristo, la vera Croce. Sem-
pre secondo la Tradizione, durante gli scavi, furono 
ritrovate tre croci. Sant’Elena chiese un segno al 
Signore per scoprire quale fosse quella sulla quale 
era stato inchiodato Gesù. Come segno le venne 
dato un miracolo: una donna morente, accanto alla 
vera Croce, ritornò alla vita piena. Il segno di croce 
è dunque un segno di vita, chi entra in contatto con 
esso rivive. Nel luogo in cui la morte è stata vinta, 
fiorisce la vita. 
Dopo il suo ritrovamento, per san Ciriaco la Croce 
diventa segno di salvezza, in quanto parla di una 
morte che genera vita, parla di amore, perché è 
l’Amore di Dio incarnato; l’Amore che non muore, 
anzi, sconfigge il male e la morte.  

7



Vedendo la Croce di Cristo con occhi nuovi, san 
Ciriaco avrà fatto esperienza di cosa significa la 
grazia che trasforma, l’essere amati senza merito, 
pur essendo peccatori. In mezzo alle tempeste della 
vita abbiamo un’àncora: nella Croce di Cristo 
siamo stati salvati. 
Abbiamo anche un timone: nella sua Croce siamo 
stati riscattati. Nella Croce di Cristo abbiamo la 
speranza che niente e nessuno ci può separare dal 
suo amore redentore nel quale siamo stati risanati 
e abbracciati. Cristo crocifisso è morto per i nostri 
peccati, è risorto e vive accanto a noi.  
La Croce è per noi necessaria ed essenziale. Lo è 
anche per chi non è credente, perché su quella 
Croce muore un giusto che non fa violenza, che 
non odia, che non ha risentimento ma che perdona, 
dona pace e parole di conforto a chi sta morendo 
accanto a lui.  
Un mondo senza Croce sarebbe un mondo senza 
speranza perché solo la Croce pone fine a ogni ven-
detta, a ogni odio, a ogni violenza. 
Nella Croce risplende la bellezza dell’amore e 
dell’amare. È una cattedra da cui tutti dobbiamo 
prendere insegnamento, ancor più in questo mo-
mento difficile della storia di tutta l’umanità.  
Dalla Croce Gesù abbraccia le nostre imperfezioni, 

8



trasforma le nostre fragilità. Noi non dobbiamo 
scoraggiarci quando vediamo i nostri limiti, i nostri 
peccati, le nostre debolezze: Dio è lì vicino, Gesù 
è in croce per guarirci. Questo è l’amore di Dio. 
Guardare il Crocifisso e dire dentro di noi: “Dio 
mi ama”. Non dimentichiamo mai questo: «Dio è 
più grande delle nostre debolezze, delle nostre in-
fedeltà, dei nostri peccati» (Papa Francesco).  
Lasciamoci prendere dal Signore per mano, guar-
diamo il crocifisso e andiamo avanti perché Gesù 
trasforma il dolore in amore, l’odio in perdono, la 
vendetta in misericordia, mostrando una meta alta. 
È lui l’amante della vita che vuole che tutte le vite 
siano salve, donando a tal fine tutto se stesso in sa-
crificio per noi. 
Guardiamo Gesù in croce e pensiamo che non ab-
biamo mai ricevuto parole più buone: «Padre, per-
dona loro perché non sanno quello che fanno» (Lc 
23,34). Guardiamo Gesù in croce e vediamo che 
non abbiamo mai ricevuto uno sguardo più tenero 
e compassionevole.  
Guardiamo Gesù in croce e capiamo che non ab-
biamo mai ricevuto un abbraccio più amorevole. 
Guardiamo il Crocifisso e diciamo: «Grazie Gesù: 
mi ami e mi perdoni sempre, anche quando faccio 
fatica ad amarmi e perdonarmi» (Papa Francesco).  

9



Lì, mentre viene crocifisso, Gesù vive il suo co-
mandamento più difficile: l’amore per i nemici. 
Pensiamo a qualcuno che ci ha ferito, offeso, de-
luso; a qualcuno che ci ha fatto arrabbiare, che non 
ci ha compresi o non è stato di buon esempio. 
Quanto tempo ci soffermiamo a ripensare a chi ci 
ha fatto del male! Quanto tempo a guardarci dentro 
e a leccarci le ferite che ci hanno inferto gli altri, 
la vita o la storia! Gesù oggi ci insegna a non re-
stare lì, ma a reagire.  
A spezzare il circolo vizioso del male e del rim-
pianto. A reagire ai chiodi della vita con l’amore, 
ai colpi dell’odio con la carezza del perdono. 
La pace che sgorga dalla Croce e che dà il Signore 
Gesù è “fare di due, uno” (cfr. Ef 2,14), annullare 
l’inimicizia e riconciliare. La strada per compiere 
questa opera di pace è il suo corpo. Egli infatti ri-
concilia tutte le cose e mette pace con il sangue 
della sua Croce (cfr. Col 1,20).  
L’amore, per sua natura, è creativo e cerca la ricon-
ciliazione a qualunque costo. Sono chiamati figli 
di Dio coloro che hanno appreso l’arte della pace 
e la esercitano, sanno che non c’è pace senza per-
dono e che la pace va cercata sempre e comunque. 
Questa non è un’opera autonoma frutto delle pro-
prie capacità, è manifestazione della grazia rice-

10



vuta da Cristo, che è nostra pace, che ci ha resi figli 
di Dio. Ferma deve essere allora nel nostro cuore 
la decisione: “Io non voglio odiare nessuno.  
Voglio la pace per me e per ogni altro essere umano 
in ogni angolo di questo pianeta”. È urgente far 
sentire l’urlo che riconosce ogni persona fratello e 
sorella. La guerra va per sempre ripudiata, come la 
fame, come ogni ingiustizia compiuta da un uomo 
a danno di un altro uomo.  
Le tragedie che viviamo in questo momento richia-
mano l’urgenza di una civiltà dell’amore.  
Nello sguardo dei nostri fratelli e sorelle vittime 
degli orrori della guerra, leggiamo il bisogno pro-
fondo e pressante di una vita improntata alla di-
gnità, alla pace e all’amore. Scriveva don Tonino 
Bello: «I conflitti e tutte le guerre trovano la loro 
radice nella dissolvenza dei volti. Quando cancel-
liamo il volto dell’altro, allora possiamo far crepi-
tare il rumore delle armi». 
Papa Leone nel giorno della sua elezione ci ha do-
nato queste parole: «La pace sia con tutti voi! Fra-
telli e sorelle carissimi, questo è il primo saluto del 
Cristo Risorto, il Buon Pastore, che ha dato la vita 
per il gregge di Dio.  
Anch’io vorrei che questo saluto di pace entrasse 
nel vostro cuore, raggiungesse le vostre famiglie, 

11



tutte le persone, ovunque siano, tutti i popoli, tutta 
la terra. La pace sia con voi! Questa è la pace del 
Cristo Risorto, una pace disarmata e una pace di-
sarmante, umile e perseverante. Proviene da Dio, 
che ci ama tutti incondizionatamente» (Messaggio 
Urbi et Orbi, 8 maggio 2025). 
Disarmata perché non si impone, ma si propone al 
cuore di ogni persona di buona volontà disarman-
dola da ogni tentativo di rivalsa. «La pace si co-
struisce nel cuore e a partire dal cuore, sradicando 
l’orgoglio e le rivendicazioni, e misurando il lin-
guaggio, poiché si può ferire e uccidere anche con 
le parole, non solo con le armi» (Discorso al Corpo 
Diplomatico, 16 maggio 2025).  
La pace «impegna ciascuno di noi, indipendente-
mente dalla provenienza culturale e dall’apparte-
nenza religiosa» (ivi). Ci invita ad adoperarci per 
costruirla attivamente, a partire dalle relazioni pri-
vate, in ogni società e tra i popoli. 
La Croce, pertanto, è qualcosa di più grande e mi-
sterioso di quanto a prima vista possa apparire. Può 
sembrare che la devozione alla Croce di Cristo sia 
ispirata alla ricerca della sofferenza in quanto tale, 
frutto di una spiritualità “doloristica”, che esalta il 
sacrificio, identificando la ricerca di Dio solo con 
il mistero del dolore. Questo aspetto esiste, indub-

12



biamente, ma non è il primo e il più immediato. 
La croce intesa in questo senso non è da cercare. 
S’impone da sola per tutti, indistintamente.  
Occorre piuttosto allargare la prospettiva. Indub-
biamente è uno strumento di tortura, di sofferenza 
e di sconfitta, ma allo stesso tempo esprime la 
completa trasformazione, la definitiva rivincita sui 
mali del mondo, e questo la rende il simbolo più 
eloquente della più grande speranza che il mondo 
abbia mai visto.  
Vediamo chiaramente che l’uomo non può salvare 
se stesso dalle conseguenze del proprio peccato. 
Non può salvare se stesso dalla morte. Soltanto Dio 
può liberarlo dalla sua schiavitù morale e fisica. 
E poiché Dio ha amato così tanto il mondo, ha in-
viato il suo Figlio unigenito non per condannare il 
mondo – come avrebbe richiesto la giustizia – ma 
affinché attraverso di Lui il mondo potesse essere 
salvato. L’unigenito Figlio di Dio è stato innalzato 
sulla Croce perché chiunque si rivolge a lui con 
fede viva riceve salvezza. Ecco perché il mondo ha 
bisogno della Croce.  
Cristo scrive la sua storia d’amore lasciandosi cro-
cifiggere. Per questo niente e nessuno è scartato 
dalla Croce. 
“O Croce, unica speranza, abbraccio al Cielo e 

13



agli abissi…”: in queste poche parole di un inno 
che viene cantato nella liturgia quaresimale è cu-
stodito il senso profondo che con la passione e la 
morte di Gesù la Croce ha assunto, passando dal-
l’essere patibolo per i malfattori a via di libera-
zione e di salvezza per ogni uomo.  
La Croce è simbolo dell’abbraccio appassionato e 
tenero di Dio a ciascuno di noi, con tutto ciò che 
siamo, fino all’abisso della nostra solitudine, delle 
nostre paure, del nostro male, della nostra lonta-
nanza da Lui. Abbraccio del Dio innamorato della 
sua creatura umana, da dove scaturisce la sola vera 
nostra speranza. 
“Per sapere chi sia Dio devo solo inginocchiarmi 
ai piedi della Croce” ha scritto Karl Rahner. E noi 
rimaniamo lì, ai suoi piedi, a contemplarne il mi-
stero sconfinato per sperimentarne la sconvolgente 
potenza rigenerante l’universo e la storia. 
La Croce è l’innesto del cielo dentro la terra, il 
punto preciso dove l’amore assoluto ed eterno pe-
netra nel tempo come una goccia di fuoco che di-
vampa ovunque, lungo tutti i secoli. 
Commozione, stupore, gratitudine, innamoramento 
ci prendono le viscere in questa contemplazione. 
È bello lasciarsi abbracciare dalla Croce, è bello 
abbracciare la Croce.  

14



Forse non ne abbiamo il ricordo vivo, ma quando 
eravamo piccoli i nostri genitori, o i nonni, con il 
gesto della loro grande mano hanno accompagnato 
la nostra piccola mano di bambini lentamente, nel 
tracciare per la prima volta il segno di croce con le 
parole, anch’esse scandite lentamente, quasi a 
voler prendere possesso di ogni istante di quel 
gesto, di tutto il corpo: «Nel nome del Padre … e 
del Figlio … e dello Spirito Santo … Amen». 
Noi non abbiamo altro vanto che nella Croce del 
Signore nostro Gesù Cristo (cfr. Gal 6,14), perché 
il segno di Cristo salvatore toglie ogni presun-
zione di dire che la salvezza ce la guadagniamo 
con le nostre forze, che ci salviamo da soli. 
La Croce è il segno che siamo stati salvati da Colui 
che ci ha amati sino alla fine, sino alla perfezione; 
da Colui che sulla Croce, facendo dono della sua 
vita per noi peccatori, ci ha offerto il perdono, la 
pace, la salvezza, aprendo le porte chiuse del pa-
radiso.  
La Croce di Cristo è la nostra unica speranza. 
Segno di amore puro, perfetto, grande. Gesù lo 
aveva detto e lo ha messo in pratica: «Non c’è 
amore più grande che dare la vita per i propri 
amici» (Gv 15,13). 
Dalla Croce sgorga la verità senza errore, l’amore 

15



senza misura, la vita senza termine. Su di essa Cri-
sto sale volontariamente non per giudicare dall’alto 
il mondo, ma per donargli la vita (Gv 12,47) e per 
attrarlo tutto a sé (Gv 12,32). 
 
 
La Vergine Maria ha abbracciato la Croce 

 

«Stavano presso la Croce di Gesù sua madre…» 
(cfr. Gv 19,25), registra l’evangelista Giovanni. 
Nulla dice della sua reazione: non se piangesse, e 
nemmeno offre una pennellata per descrivere il suo 
dolore. Stava lì nel più brutto momento, nel mo-
mento più crudele, a soffrire con il Figlio. Nel buio 
più fitto stava lì fedelmente presente al piano di 
Dio. 
Dall’alto della Croce accoglie le parole del Figlio 
suo Gesù: «Donna, ecco tuo figlio!» Sente le pa-
role rivolte al discepolo Giovanni: «Ecco tua 
Madre!» e da quel momento diventa la madre no-
stra nel dolore. 
Ai piedi della Croce la Vergine Madre soffre e tutto 
offre a Dio. È lì a fare la sua volontà. Trasforma il 
dolore in amore. Non un grido, non un lamento. 
Sta in silenzio. Soffre e offre con cuore limpido e 
umile: «Ecco io vengo per fare, o Dio, la tua vo-

16



lontà» (cfr. Sal 40,8). La Madre di Gesù e le donne 
che erano con lui sotto la Croce, dopo aver osser-
vato tutto attentamente, hanno il cuore gonfio di 
dolore. Cade la notte. Tutto è finito; davanti alla 
pietra che chiude l’ingresso della tomba è finita 
ogni speranza umana. Maria però non dispera, ha 
nel cuore viva la speranza fondata sulla fede. 
La via di Gesù è quella dell’amore fedele fino alla 
fine, fino al sacrificio della vita, è la via della 
croce. Papa Francesco nel libro intervista Ave 
Maria dice: «Per questo il cammino della fede 
passa attraverso la croce e Maria l’ha capito fin 
dall’inizio, quando Erode voleva uccidere Gesù ap-
pena nato. 
Ma poi questa croce è diventata più profonda, 
quando Gesù è stato rifiutato, perché Maria sempre 
era con Lui. 
Lei seguiva Gesù in mezzo al popolo, e sentiva le 
chiacchiere, le odiosità di quelli che non volevano 
bene a suo Figlio, al Signore. E questa croce, Lei 
l’ha portata! 
Allora la fede di Maria ha affrontato l’incompren-
sione e il disprezzo. Quando è arrivata l’ “ora” di 
Gesù, cioè l’ora della passione, allora la fede di 
Maria è stata una fiammella nella notte, quella 
fiammella in piena notte. Nella notte del sabato 

17



santo Maria ha vegliato. La sua fiammella, piccola, 
ma chiara, è stata accesa fino all’alba della Risur-
rezione; e quando le è giunta la voce che il sepolcro 
era vuoto, nel suo cuore è dilagata la gioia della 
fede, la fede cristiana nella morte e risurrezione di 
Gesù Cristo. Perché sempre la fede ci porta alla 
gioia, e Lei è la Madre della gioia: che ci insegni 
ad andare per questa strada della gioia e vivere 
questa gioia!» (Rizzoli-LEV 2018). 
 
 
La Croce da testimoniare 

 

Dalla storia sappiamo che san Ciriaco, dopo essere 
stato eletto vescovo, subì un processo e in seguito 
il martirio a Gerusalemme nel 363, con atroci tor-
menti, durante la persecuzione di Giuliano l’Apo-
stata. I segni di quel martirio sono evidenti nelle 
sacre spoglie conservate nella nostra basilica cat-
tedrale.  
San Ciriaco è un martire della fede, è un testimone 
vero, radicato nelle parole di Gesù: «Non abbiate 
paura di coloro che uccidono il corpo ma non 
hanno potere di uccidere l’anima» (Mt 10,28).  
Egli ha portato nel suo cuore questa convinzione: 
“Signore Gesù se tu sulla Croce mi hai amato da 

18



morire, sono pronto a morire per dirti che ti amo”.  
In tali parole c’è la testimonianza viva di un candido 
fiore bagnato nel sangue del martirio. Tanti sono i 
cristiani ancora oggi perseguitati e uccisi per la 
fede. Viviamo in un tempo di martirio, ancor più 
dei primi secoli. In varie parti del mondo tanti no-
stri fratelli e sorelle subiscono discriminazione e 
persecuzione a causa della fede, fecondando così 
la Chiesa. 
San Paolo nella lettera ai Corinti scrive: «la parola 
della Croce, infatti è stoltezza per quelli che si per-
dono, ma per quelli che si salvano, ossia per noi, è 
potenza di Dio» (1Cor 1,18).  
San Paolo considera la Croce come Parola! È 
un’espressione fortissima. La Croce parla. Oggi c’è 
un linguaggio sempre più aggressivo; un linguag-
gio superficiale, frettoloso, che non tiene conto 
della fase di ascolto. Il cammino sinodale della 
Chiesa invita tutti ad ascoltare e poi a parlare, per 
costruire la comunità e percorrere strade di unità e 
di comunione. 
A noi viene chiesto di metterci in ascolto della 
Croce. Perché la Croce parla! Purtroppo non tutti 
l’ascoltano! È lo stesso san Paolo a spiegarlo con 
un binomio irriducibile: «La parola della Croce è 
stoltezza per quelli che non credono, ma per noi è 

19



potenza di Dio» (1Cor 1,18). Da una parte, questa 
parola è “stoltezza”, potremmo dire senza signifi-
cato, senza logica. Ma se questa parola non ha sa-
pore, non ha significato, non ha logica, per alcuni 
tanto vale non sentirla. In altri passi, egli dirà che 
la Croce per altri è “scandalo”, che significa osta-
colo, pietra d’inciampo (cfr. 1Cor 1,23). 
C’è dunque un “non ascolto” della parola della 
Croce; c’è un tapparsi le orecchie dinanzi al grido 
che dalla Croce si leva, considerandolo scandaloso, 
ovvero come un qualcosa che turba la tranquillità, 
ostacola i programmi.  
Non è facile rendersene conto, in una cultura in cui 
tante voci scomposte e spesso violente arrivano a 
sopraffare il grido della Croce.  
C’è la voce della mentalità edonista e consumista 
che copre il grido di tanti che vengono scartati.  
C’è la voce della società opulenta e ingiusta che si-
lenzia il grido delle tante croci di persone sopraf-
fatte dalla fame, dalla violenza, dalla guerra, dalle 
persecuzioni, dai pericoli e dalle calamità naturali; 
uomini, donne e bambini che vivono accanto a noi 
o che fuggono da Paesi in cui sono loro imposte 
quelle croci che, purtroppo, diventano scandalo, 
ostacolo per le nostre comunità civili, provocando 
il rifiuto e la morte.  

20



La parola di queste innumerevoli e tremende croci, 
se non ascoltata, semina conflitti e morte, e rende 
“cimitero” la nostra terra e il “mare nostro”.  
Gesù, con la sua morte sulla Croce, ha portato nel 
mondo una speranza nuova e lo ha fatto alla ma-
niera del “seme”.  
Si è fatto piccolo, come un chicco di grano: ha la-
sciato la sua gloria celeste per venire tra noi, è “ca-
duto in terra”.  
Ma non bastava ancora. Per portare frutto Gesù ha 
vissuto l’amore fino in fondo, lasciandosi spezzare 
dalla morte come un seme si lascia spezzare sotto 
terra. Proprio lì, nel punto più estremo del suo ab-
bassamento, che è il punto più alto dell’amore, è 
germogliata la speranza. “Da dove nasce la spe-
ranza?”. Dalla Croce. Guarda la Croce, guarda il 
Cristo Crocifisso e da lì ti arriverà la speranza che 
non sparisce più, quella che dura fino alla vita 
eterna. 
E questa speranza è germogliata proprio per la 
forza dell’amore: perché l’amore «tutto spera, tutto 
sopporta» (1Cor 13,7); l’amore, che è la vita di 
Dio, ha rinnovato tutto ciò che ha raggiunto. 
Sulla Croce Gesù ha trasformato il nostro peccato 
in perdono, il nostro odio in amore, la nostra paura 
in fiducia, la nostra morte in resurrezione.  

21



Ecco perché lì, sulla Croce, è nata e sempre rinasce 
la nostra speranza; ecco perché con Gesù ogni no-
stra oscurità può essere trasformata in luce, ogni 
sconfitta in vittoria, ogni delusione in speranza.  
La speranza supera tutto perché nasce dall’amore 
di Gesù che si è fatto come il chicco di grano in 
terra ed è morto per dare la vita e da quella vita 
piena di amore, viene la speranza.  
Se dalla Croce fiorisce la speranza è dalla Croce 
che viene donata la vera pace, perché il Signore 
Gesù, nel suo gesto di amore infinito, sacrificando 
se stesso, ci riconcilia con Dio e tra di noi.  
Egli dà il via a una nuova umanità che guardando 
a lui mette fuori dalla porta del cuore e della pro-
pria casa l’individualismo, la superbia, l’invidia, la 
gelosia, l’aggressività; per coltivare la giustizia e, 
insieme, la solidarietà, la condivisione di gioie e 
fatiche, di sofferenze e speranze; per tendere al 
dono di sé e non al possesso egoistico. 
La Croce è fatta di due assi: una verticale e una 
orizzontale, che non possono essere disgiunte e se-
parate; esse camminano insieme perché procedono 
da una fonte comune: «L’amore del Padre, che 
viene diffuso nel cuore dei credenti, per opera dello 
Spirito Santo» (Rom 5,5). La carità è, dunque, un 
unico fuoco con due fiamme inseparabili, l’una che 

22



si protende verso Dio, l’altra verso il prossimo, vi-
vente immagine di Dio. 
Non si può sviluppare la prima fiamma senza che 
correlativamente e contemporaneamente non si 
sviluppi anche la seconda, e così tutto il fuoco cre-
sca. 
Non c’è più azione dello Spirito Santo, non c’è più 
vera carità, dove vengono separate le due dimen-
sioni che la Croce congiunge insieme.  
Non ci si può fermare a forme di misticismo ego-
centrico, a un compiaciuto adagiarsi in una pace 
contemplativa, ignara dei problemi del prossimo, 
indifferente alle sue sofferenze, valgono e varranno 
sempre le forti espressioni di san Giovanni: «Se 
uno dicesse: «Io amo Dio, e odiasse suo fratello, è 
un mentitore. Chi infatti non ama il proprio fratello 
che vede, non può amare Dio che non vede.  
Questo è il comandamento che abbiamo da lui: chi 
ama Dio, ami anche suo fratello» (1Gv 4,20-21). 
D’altra parte, però, è vero anche il contrario: chi 
non ama Dio, non deve illudersi di amare il pros-
simo.  
Lo attesta ancora san Giovanni, scrivendo: «Da 
questo conosciamo di amare i figli di Dio: se 
amiamo Dio e ne osserviamo i comandamenti, per-
ché in questo consiste l’amore di Dio, nell’osser-

23



vare i suoi comandamenti; e i suoi comandamenti 
non sono gravosi» (1Gv 5,2). 
Soren Kierkegaard ha scritto che se ci si mette sul 
serio accanto alla sua Croce, bisogna farlo nella si-
tuazione della contemporaneità; e ciò che altro si-
gnifica se non di dover soffrire realmente con 
Cristo? Diventare suoi contemporanei è far spazio 
quotidianamente alla sua presenza di misericordia 
capace di curare ogni sofferenza, di dare speranza 
ad ogni prova, di sostenere in ogni dolore.  
Così il nostro cuore si fa un po’ più simile al suo, 
e diventiamo segno e strumento della sua tenerezza 
nel nostro oggi per ogni persona che incontriamo, 
in qualche modo, sul sentiero della nostra vita, so-
prattutto per chi è particolarmente segnato dal si-
gillo della Croce.  
Lo spazio per la contemplazione di Gesù crocifisso 
è lo spazio dove si incarna e si sperimenta l’amore 
che, colmandoci in sovrabbondanza, trabocca poi 
nel cuore di altri. 
È bello aiutare gli altri, servire gli altri: è così che 
il cuore si riempie di gioia e di speranza.  
A tutti ci farà bene fermarci davanti al Crocifisso, 
guardarlo e dirgli: “Con Te niente è perduto.  
Con Te posso sempre sperare. Tu sei la mia spe-
ranza”. Guardiamo a Lui e camminiamo con spe-

24



ranza, perché la speranza non delude. Nella Croce 
c’è tutta l’umanità crocifissa. Per questo la Croce 
non è un simbolo particolare, ma è un grande sim-
bolo dell’universalità del progetto cristiano. Guar-
dando alla Croce di Gesù oggi vediamo i tanti i 
crocifissi nella storia, uomini e donne, a causa di 
violenze, di ingiustizie.  
“I crocifissi del nostro tempo” sono le vittime in-
nocenti della guerra, i poveri, gli scartati, i malati, 
coloro che soffrono a causa di dittature, violenza, 
droga, ingiustizia e discriminazione, includendo 
anche i bambini sfruttati o emarginati, i profughi e 
gli immigrati, i detenuti, quanti non hanno lavoro 
e si potrebbe continuare all’infinito.  
Questi “crocifissi” sono figure reali che portano la 
sofferenza di Cristo, invitando i fedeli ad un’au-
tentica rivoluzione culturale di giustizia e carità, 
guardando al Crocifisso per salvarsi dalla monda-
nità e dall’ipocrisia (Papa Francesco). Un’ulteriore 
riflessione va fatta sui giovani. 
Sono i poveri “crocifissi” del nostro tempo. A volte 
il dolore di alcuni giovani è lacerante, è un dolore 
che non si può esprimere a parole, è un dolore che 
ci colpisce come uno schiaffo.  
Il non sentirsi capiti, la mancanza di relazioni vere 
e sane, il vuoto educativo, le tecnologie virtuali che 

25



li sottraggono dalla realtà e li rendono sospesi.  
Ma è triste vedere giovani privi di speranza, 
quando un venti per cento non studia e non lavora; 
d’altronde, quando il futuro è incerto e impermea-
bile ai sogni, quando lo studio non offre sbocchi e 
la mancanza di un lavoro o di un’occupazione suf-
ficientemente stabile rischiano di azzerare i desi-
deri, è inevitabile che il presente sia vissuto nella 
malinconia e nella noia.  
L’illusione delle droghe, il rischio della trasgres-
sione e la ricerca dell’effimero creano nei giovani, 
più che in altri, confusione e nascondono la bel-
lezza e il senso della vita, facendoli scivolare in ba-
ratri oscuri e spingendoli a compiere gesti di 
violenza nei confronti degli altri e di se stessi. 
Guardando la Croce di Cristo, la Chiesa tutta è in-
vitata a farsi prossima sul paradigma del buon sa-
maritano che passa, vede, si ferma, si prende cura, 
si fa carico, affida e paga.  
Vedere, fermarsi, toccare: piccoli gesti; ma se la 
notte comincia con la prima stella, il mondo nuovo 
inizia con il primo samaritano buono. 
Nella Dilexi te, Papa Leone sottolinea: «L’amore 
cristiano supera ogni barriera, avvicina i lontani, 
accomuna gli estranei, rende familiari i nemici, va-
lica abissi umanamente insuperabili, entra nelle 

26



pieghe più nascoste della società. Per sua natura, 
l’amore cristiano è profetico, compie miracoli, non 
ha limiti: è per l’impossibile. 
L’amore è soprattutto un modo di concepire la vita, 
un modo di viverla. Ebbene, una Chiesa che non 
mette limiti all’amore, che non conosce nemici da 
combattere, ma solo uomini e donne da amare, è 
la Chiesa di cui oggi il mondo ha bisogno» (n. 
120). 
 
 

La Croce gloriosa 

 

Quando noi cristiani pensiamo alla Croce, vediamo 
in essa soprattutto un legno che è strumento di ese-
cuzione capitale, un supplizio che racconta tortura, 
sofferenza, morte. 
Questa, in effetti, è la croce della storia degli uo-
mini, la croce che Cicerone e Tacito descrivono 
come “crudelissimo supplizio”, la croce di cui 
parla la Torah intendendola quale luogo di morte, 
riservata a chi è considerato nocivo per la società 
umana e dunque un maledetto da Dio e dagli uo-
mini: «Maledetto chi è appeso al legno» (Gal 3,13; 
cfr. Dt 21,23). 
Proprio per questo non sempre comprendiamo 

27



nella sua verità la Croce di Cristo: non è infatti la 
Croce ad aver dato gloria a Gesù, ma è Gesù che 
ha vissuto anche la Croce in modo da rendere que-
sto strumento mortifero segno ed emblema di una 
vita offerta, spesa, perduta per amore; un amore 
vissuto «fino all’estremo» (Gv 13,1) nei confronti 
degli uomini e anche dei suoi carnefici. 
Per far comprendere questa verità ai cristiani e per 
non confinare la Croce all’interno di una visione 
dolorista, la Chiesa ha sentito il bisogno di cele-
brarla anche in un giorno diverso dal venerdì santo, 
al fine di raccontare la gloria che, grazie a essa, 
Gesù ha mostrato: la gloria dell’amore gratuito. 
Così nel IV secolo, a Gerusalemme, è sorta questa 
festa che la Chiesa cattolica, e anche la Chiesa or-
todossa, celebrano ancora oggi il 14 settembre, fa-
cendo entrambe riferimento alle parole di Gesù: 
«Quando sarò innalzato da terra, attirerò tutti a 
me» (Gv 12,32). 
Ecco chi è Colui che attira: il Figlio di Dio fatto 
uomo, che si manifesta non come un superuomo, 
nella potenza e nel trionfo mondani, ma come un 
uomo sfigurato e colpito dagli ingiusti (cfr. Is 53,2-
3) semplicemente perché egli è il solo Giusto ca-
pace di dare la sua vita per gli altri. 

28



La Croce gloriosa di Gesù è il segno di come Dio 
ci ha amati: suo Figlio è steso su un legno a braccia 
aperte, è un servo, è uno che ha offerto la vita e che 
vuole abbracciare tutti.  
Questa è la grande svolta: avere la capacità di guar-
dare il Crocifisso, ma nell’integralità del Mistero 
Pasquale che non finisce nel Venerdì Santo, ma va 
fino alla Risurrezione. La Croce, del resto, ha due 
facce: quella della apparente sconfitta e quella, in-
vece, della vittoria sulla morte. I volti del Croci-
fisso e del Risorto non sono dunque in 
contraddizione. Sono “parole” di vita eterna tra 
loro complementari. 
Il cristianesimo è una grande esperienza parados-
sale: c’è la promessa di una vita e di un’eternità 
che nel corpo del Risorto noi abbiamo visto ger-
mogliare.  
Ma, allo stesso tempo, il cammino è quello del farsi 
l’ultimi di tutti, andare fino alla fine nell’amore, 
nella bontà, nella misericordia. In tutto ciò si deve 
procedere sapendo che quello che la Croce ci 
chiede è, alla fine, la morte di noi stessi.  
È nel Mistero Pasquale che noi cristiani celebriamo 
il senso profondo della vita. 
L’Eucaristia è il memoriale della Pasqua di Cristo, 

29



l’attualizzazione e l’offerta sacramentale del suo 
unico sacrificio nella liturgia della Chiesa che è il 
suo corpo. 
Durante la celebrazione eucaristica diciamo: “An-
nunciamo la tua morte, Signore, proclamiamo la 
tua risurrezione nell’attesa della tua venuta”. 
L’Eucaristia si collega anzitutto con la Croce, per-
ché è il sacramento del dono di sé che Gesù fa sul 
Calvario, il sacramento del suo sacrificio per la no-
stra salvezza.  
L’Eucaristia ci mette quindi anzitutto in comunione 
con la Croce del Signore; lo fa, ovviamente, perché 
Lui è risorto (altrimenti l’Eucaristia sarebbe solo 
il ricordo di un morto) e ci ha donato il suo Spirito 
che viene invocato in ogni Messa affinché il pane 
e il vino divengano il suo Corpo e il suo Sangue, 
comunione con la morte di Cristo, cioè con il suo 
amore che si dona per noi, che è lo stesso amore 
che siamo chiamati a vivere in attesa della sua ve-
nuta, giorno dopo giorno nel cammino della storia. 
Quando ci sarà la sua venuta, allora ci sarà modo 
di sperimentare la pienezza della risurrezione e il 
compimento dell’amore.  
Finché camminiamo in questa vita, dobbiamo in-
vece accogliere il dono che Gesù fa di sé – e lo fac-

30



ciamo con la celebrazione eucaristica e la comu-
nione con Lui – e vivere a nostra volta questo 
dono.  
Alla fine non ci sarà più l’Eucaristia, non ci sarà 
più la Comunione, perché ci sarà Lui e la nostra 
piena comunione con Lui. 
Ma intanto, in questo cammino della vita, dob-
biamo cibarci dell’Eucaristia. Dobbiamo cibarci di 
Lui per imparare ad amare come Lui e a portarlo 
con noi in ogni parte del mondo.  
Dobbiamo rimettere al centro della nostra vita 
l’Eucaristia. “Senza la domenica non possiamo vi-
vere”. Questa espressione dice chiaramente che 
non possiamo fare a meno della celebrazione eu-
caristica domenicale e del “Giorno del Signore”. 
Non ne possiamo fare a meno non solo come ri-
poso, ma come momento centrale di incontro con 
Cristo risorto. 
Egli è il fondamento della vita spirituale e del-
l’identità del cristiano, come testimoniano i Martiri 
di Abitene nel 304 d.C., che preferirono la morte 
piuttosto che rinunciare alla Messa domenicale. 
Senza la celebrazione domenicale dell’Eucaristia, 
Pasqua della settimana, senza questo quest’appun-
tamento spirituale, la vita della comunità e quella 

31



personale perde il suo centro, la sua dignità e il suo 
orientamento, diventando vuota. 
In questi anni ho vissuto la prima visita pastorale 
nelle parrocchie dell’Arcidiocesi, visita che si 
avvia alla conclusione per riaprirne una seconda 
negli anni 2027-2028 con la “Peregrinatio crucis” 
così da continuare a fissare il nostro sguardo su 
Gesù Cristo crocifisso e risorto, nostra salvezza e 
nostra speranza. 
 
 
 
1° gennaio 2026,  
Solennità di Maria Santissima Madre di Dio 

 

 

 

Arcivescovo Metropolita di Ancona-Osimo

32






